
111

يــــــــــر ينـــــــــا

2 0 2 3

111



C o n t e n t sالمحتويـــــات

9 <

الـبـحـريــن الثـقــافـيـة  ـ  الـمـجـلـد  30  ـ  العدد 111  ـ  ينـايــر 2023

صالحة غابش

أ. د. إبراهيم مطر
غسان الشهابي

15

27

39

67

75

- تحولات فلسفة الخيال الشعري بين أرسطو وكانط

- سؤال تمثيل المادّة التّاريخيّة بالتّخييل

- أسُسُ الخطابِ النقدي في "نبض النص" 

الكلمة شراع
4

د. حمد الرَيّس

د. سعيد أوعبو

عارف الموسوي

دراسـات

تـاريخ وسيـر

عبدالرحمن سعود مسامح87- ترتيبات التعامل مع النفط في سنواته الأولى

مـلف العدد

تـرجمات

نصـوص

- النادي الأدبي في البحرين.. )1920 - 1936م(

- اضطراب في الضواحي

- تحديقة المتفرجّ

- صمت المنافي 

- لأغادر قلبي

اعة مَلأى - السَّ

- جحيم امرأة

- السر وراء النهر

- غربة

47

د. محمد زيدان

حسني عبدالحافظ

مراجعات

كتـب

فنـون

العمارة لغة الحضارة

- مشروع جابر عصفور الثقافي التنويري 

- "ما لم يقله أحد عن طوفان نوح" 

ؤال عند شميت - فلسفة السُّ

 - قراءة في كتاب "الأثر" لــ لورانس فريدمان

كل في المسرح المعاصر - الشَّ

- "ملاقف الهواء" وعـبـقـريـة التبريد فـي  البيت الخليجي

137

143

149

100

104

107

123

130

لايف باندورا

نادين ماي

سيلفيا ديتريني بيلوس

فوزية السندي

علي شنينات

د. منصور نعمان

عبدالحميد القائد

هشام بنشاوي

153

165

171

183

أ. د. فردريك معتوق

كريم رضي

جينا سلطان

د. علي فيصل الصديقي

- المرأة والأدب.. تجربة من الإمارات

غسان الشهابي

 الحدث
7 - غد الثقافة في البحرين

إصـدارات

هيئة التحرير- مشروع نقل المعارف 195

   195 <

 171 <

67 <

100 <

±Gô`````°TEG

 ¿ô`Ø`«`°T GQƒ`Ñ`jO

 ø`fÉ`J GQƒ`Ñ`jOh

¿ƒ`à`∏`eÉ`g .EG …ó`jÉ`gh

á``ª```Lô``J

…hÉ`°ù`«`ª`dG á`Ø`«`∏`N .O

د. يوسف محمد بناصر

حوار العدد

9 ار للبحرين الثقافية   - المفكر اللبناني الدكتور ناصيف نصَّ



15
STUDIESدراسات

يّس ; د. حمد الرَّ

في  تنقيبٌ  هو  العربية  الشّعرية  في  ومانسية  الرُّ مصادر  في  النَّظر  إنَّ  	
 .  1 دارس  من  أكثر  أشار  وأن  سبق  كما  الأولى،  العربية  الشّعرية  الحداثة  مصادر 
ومانسية  ومانسية في ظهورها العربي يتمركز حول الرُّ لكن في حين أنَّ أرشيف الرُّ
انبثاقًا  ان  تُعدَّ هاتين  فإنَّ  ارسون،  الدَّ إليه  توصل  ما  وفق  والفرنسية  الإنجليزية 
عمق  على  التَّعرُّف   - بحال   - يمكن  ولا  الألمانية،  ومانسية  الرُّ للفلسفة  بدورهما 
منجزهما بمعزل عن الأخيرة 2 . إلا أن الرومنسية الألمانية ذاتها تقف على مفترق 
طرق بين فلسفة الخيال الشعري القديمة والحديثة، وهو تحول يبدأ بالارتسام مع 
الشّعرية  الممارسة  عنوان  "أصبح  قد  الخيال  كان  وقد  كانط،  عند  الخيال  فلسفة 
بتوضيح مقومات هذا  نبدأ  المقال  . في هذا   3 بنّيس  بتعبير  العربية"  ومانسية  الرُّ
ق، الأمر الذي سبق والتفت إلى أهميته،  التحول الفلسفي وطبيعته بقليل من التَّعمُّ
ههنا  البحث  نركّز  وسوف  ارسين.  الدَّ من  وغيره  بنّيس  محمد  تنفيذه،  في  ومضى 
الشّعر  فلسفة  في  لها  تحوُّ ونترسّم  النَّفس،  في  مَلَكة  أو  ة  كقوَّ الخيال  مسألة  على 
من الطور الأرسطي )شاملًا الفلسفة الإسلامية الوسيطة( إلى إسهام إيمانويل كانط 
الطورين في  بها كل من هذين  يتميز  التي  الرئيسية  الأفكار  إلى  مُشيرين  الفارق، 
ينا توجيه البحث  مسلكهما نحو فلسفة الخيال، ولا سيَّما الخيال الشّعري. وقد توخَّ
نحو هذه المسألة لكون قضية الخيال من كبرى القضايا التي تنتظم حولها فلسفة 
لًا تاريخياً في التَّوظيف  الشّعر قديمًا وحديثًا، ولكون الجماليَّات الحديثة تمثل تحوُّ
والاجتماعية  النَّفسية  الخيال  وظيفة  من  الموقف  ولكون  الخيال،  لمَلَكة  الفلسفي 
برغم  ومانسية،  الرُّ بعد  وما  ومانسية  الرُّ الحديثة  العربية  الشّعرية  به  تتميّز  موقفًا 

ر.   ر ومنظِّ التَّفاوت في عمق التَّصدي والتَّناول بين شاعر وشاعر، أو منظِّ

; باحث من مملكة البحرين

تحولات فلسفة الخيال الشعري بين أرسطو وكانط



16
STUDIESدراسات

الخيال الشّعري في الفلسفة الإسلامية الوسيطة

بالرُّغم من ضرورة الانتباه )كما سيتَّضح فيما يلي( 

الشّعري  الخيال  ماهيّة  من  الموقف  كون  إلى 

يمثل مفترق طرق بين الشّعرية العربية القديمة 

تقم  لـم  الحديث  الشّعر  فلسفـة  فإنَّ  والحديثة؛ 

- بطبيعة الحال - بمعزل عن الممارسة الفلسفية 

 - المستهَلّ  هذا  في   - أننا  على  عليها.  ابقة  السَّ

الخيال  فلسفة  بين  الفرق  بإبراز  نكتفي  سوف 

الشّعري كما نجدها عند فلاسفة الإسلام، وما صار 

خاصة  الحديث،  الشّعر  فلسفة  في  الخيال  إليه 

عن  بذلك  مستغنين  الرُّومانسية،  لحظتها  في 

ولا  الإغريق،  مع  الشّعر  فلسفة  بدايات  تعيين 

بُدّاً  نجد  لم  وإن  الرَّائدة،  أرسطو  سيَّما مساهمة 

من الاستضاءة بما جاء به أرسطو مِراراً فيما يلي. 

فلاسفة  من  طائفة  أفكار  استعراض  فإنَّ  وبعد، 

تبيئة  على  يعيننا  خاطفة(  بلمحة  )وإنْ  الإسلام 

أنَّه عند فلاسفة  جذور فلسفة الشّعر عربياً، كما 

الإسلام يبلغ التَّنظير الأرسطي إحدى ذُراه العليا، 

شــأنها   - منهجيًّا  تدور  الشّعر  فلسـفة  ومسألة 

حـول   - الفلسفة  مسـائل  جُـلّ  شـأن  ذلك  في 

مركز أرسطي. 

رشد  وابن  سينا  وابن  الفارابي  من  كلٌّ  استلهم 

لماهية  مقاربتهم  في  الأرسطية  المحاكاة  نظرية 

ونظرية   .4 الشّعري  الخيال  ووظيفة  الشّعر 

شكله  في  الشّعري  التَّعبير  بأنَّ  تقول  المحاكاة 

mime� )النَّموذجي لا يعدو تقليدًا أو "محاكاة") 

على  وتعانيه  النَّفس  تعاينه  لما  باليونانية(   sis

وحضّها  النَّفس  تهذيب  سبيل  في  الواقع،  أرض 

الشّعر  خدمة  تستقيم  بحيث  الفضيلة،  على 

عندما  سينا(  ابن  )بتعبير  المدنية"  لـ"الأغراض 

أو  "تطهير"  في  وظيفتها  المحاكاة  هذه  تؤدّي 

بغايات  ارة  الضَّ العواطف  من  النَّفس  "تخليص" 

أو  "التَّطهير"  بنظرية  يُعرف  ما  )وهو  الاجتماع 

الرَّذائل(.  من  التَّطهير  والمقصود   ،catharsisالـ

الشّعر  بأنَّ  القول  إلى  سينا  ابن  ينبري  هنا  من 

فالمحاكاة  الحقيقة.  "الكذب" في خدمة  يوظّف 

; تمثال الفيلسوف اليوناني أرسطو



17
STUDIESدراسات

التخييلات  ابتكار  على  تقوم   - ذاتها  حدِّ  في   -

وأفعالاً(،  )موجوداتٍ  للوقائع  موافقة  الأكثر 

المسرح  جمهور  )مثلًا  المتلقّي  ن  تمكِّ التي  تلك 

العربي(  الشّعر  متذوّق  أو  أثينا،  في  التراجيدي 

من التَّحليق على أجنحة الوهم من أجل مواجهة 

في  والمضطربة  اجتماعيًّا،  الضارَّة  العواطف 

أفضل  في   - انتهاءً  ومصارعتها،  نفسه  دُخيلاء 

واستعادة  عليها،  ق  والتَّفوُّ بتجاوزها،   – الأحوال 

توازنه الأخلاقي. لذلك يصف كبار فلاسفة الإسلام 

المقولات  من  تنتج  لا  بأنَّها   - عمومًا   - المخيَّلة 

اعتبار  "الكذب"، من جهة عدم صدورها عن  إلا 

عقلي، إلّّا أنَّه كذبٌ قد يخدم الحقيقة الأخلاقية 

إنتاج  في  حيحة  الصَّ ورة  بالصُّ توظيفه  جرى  إذا 

مقوّمًا  عاملًًا  كونه  جهة  من  الشّعري،  العمل 

نيا، وربما صبّ في  الدُّ لسلوك الإنسان في هذه 

رصيد سعادته الأخروية. "المحاكاة" بهذا المعنى، 

المقام  في  عقلي  أخلاقي  معيار  إلى  المحتكم 

الأول، تصبح هي غاية التمثيل الشّعري ومعياره. 

سينا  وابن  الفارابي  كتبه  لما  ارس  الدَّ يستشفُّ 

وابن رشد في تعليقاتهم على كتاب "فنّ الشّعر" 

لأرسطو، أنَّ تناولهم للمخيّلة الشّعرية في مجمله 

شيئًا  يُولي  يكاد  ولا  المخيلة،  تلك  لمُنتَج  تناولٌ 

من الأهمّية المعرفية أو الأخلاقية لعملية الإنتاج، 

 .  5 الإبداعي  بالفعل  نسمّيه  أن  يمكن  ما  أو 

الفلاسفة، والقضايا  يتناولها هؤلاء  التي  فالنَّماذج 

علاقة  على  جميعها  تنصبُّ  فيها،  يبحثون  التي 

تكوين  عملية  ا  أمَّ ناجز،  شعري  بُمنتَجٍ  المتلقّي 

فلسفية  بأهمّية  تحظى  تكاد  فلا  المُنتَج  ذلك 

عند تناولهم لماهيّة الشّعر، باستثناء الملاحظات 

حول "تقنية" أو صنعة الكتابة، من جهة التزامها 

بقواعد صناعة الشّعر التَّقليدية كما عرفها العرب. 

أعيننا  نصب  نضع  أن  إذن،  بمكان،  الأهمية  من 

نظرية  إنَّ  تقول  حين  عبدالعزيز  أُلفت  ملاحظة 

يكن  لم  الإسلام  فلاسفة  لها  توسَّ كما  المحاكاة 

الفعل  خصائص  على  الوقوف  منها  المراد 

الحداثة  دتنا مناقشات  اعر )كما عوَّ الإبداعي للشَّ

تأثير  تقصي  كان  ما  بقدر  العربية(،  الشّعرية 

التراجيدية  الدّراما  )مثلًًا  الشّعري  التَّعبير  أشكال 

عند  الغنائي  الشّعر  أو  والملحمة  والكوميدية 

العرب(،  عند  القصيدة  تأثير  وبالمثل  الإغريق، 

الفلسفي  التَّناول  أنَّ  أي   .6 المتلقّي  نفس  على 

عمليًّا  فصل  قد  الوسيط  الإسلامي  العصر  في 

تسمّيه  كما  و"الشّعري"  "الإنساني"  التَّخيُّل  بين 

بإطلاق   - المخيّلة  فِعل  بين  قلنا  وربما  الباحثة، 

تركيز  انصبّ  حيث  الشّعري،  ومُنتَجها   - العبارة 

نجدها  التي  الشّعر،  كتاباتهم حول  في  فلاسفتنا 



18
STUDIESدراسات

على  لأرسطو،  الشّعر  كتاب  على  تعليقاتهم  في 

إلى  تسوقنا  الحيثية  هذه   .7 الأول  دون  الأخير 

فلسفة  يميّز  ما  لتحديد  الكبرى  المفاتيح  أحد 

الفلاسفة  تناول  عن  الحديث  بمعناها  الشّعر 

للشّعر في سالف العصور.

"اكتشاف المخيّلة" بين أرسطو وكانط

في  المؤثّرة  الشّعر  نظريات  على  المطّلع  إنَّ 

ادس عشر، يقف  الثَّقافات الأوروبية منذ القرن السَّ

وسبيل  الموضوع  مقاربة  في  نوعية  نقلة  على 

شِعريّات  في  مثيلًا  لهما  نلمح  نكاد  لا  التَّناول 

ون على  الفة. وإذ لا يختلف المختصُّ العصور السَّ

الإنجليزي شافتسبيري، والألماني بومغارتن  كون 

تحدّد  التي  النَّقلة  وهي  النَّقلة،  هذه  اد  رُوَّ من 

ولادة علم الجمال كمبحث مستقلٍّ في الفلسفة 

ارسين  الحديثة؛ فإنّنا نشهد تأكيدًا مماثلًًا من الدَّ

د من تلك النَّبرة المستحدثة،  على كون كانط يصعِّ

حتى نلفيه واقفًا على أعتاب مفهوم غير معهود 

اليوناني- الفيلسوف  يدعوه  ما  وهو  للمخيَّلة، 

بـ"اكتشاف"  كاستورياديس  كورنيليوس  الفرنسي 

يوصف  أن  الأدقُّ  كان  وربما   ،8 للمخيّلة  كانط 

ذلك بإعادة اكتشافها، بعد أن قضت دهوراً طيّ 

لا  ثانوية  ذهنية  وظيفة  في  مُختَزلةً  النّسيان، 

ى إعداد المعطيات الحسّية للفهم. فبإيجاز  تتعدَّ

القول - رفقة كاستورياديس - إنَّ  شديد، يمكننا 

الخيال مداها حين استشفّ  بنظرية  بلغ  أرسطو 

لافتة  قوةً  باليونانية(    phantasia( المخيّلة  في 

في جمعها ما بين خصائص عقلية وحسّية رغم 

ولنطّلع  تين.  القوَّ تلك  عن  جوهرياً  استقلالها 

على إحدى المواضع التي يشير فيها أرسطو إلى 

العقل  يستطيع  "لا  للمخيّلة  التَّناقضية  بيعة  الطَّ

أن يفهم شيئًا أو أن يستفيد علمًا إذا لم يحسّ. 

م.  فمتى ما تفكّر كان مضطرًّا مع فكرته إلى التَّوهُّ

أنَّه  إلا  المحسوس،  من  طائفة  م  التَّوهُّ أن  وذلك 

النَّفي،  وغير  الإثبات  غير  م  والتَّوهُّ أوْلى.  بغيره 

لأنَّ الحقَّ والباطل إنّما يكونان بتركيب المعاني. 

تكون ضربًا  أن  في  فرق  فلا  الُأوَل  المعاني  ا  فأمَّ

م، وإن لم تكن  م، أو ما تُخُيِّل عن توهُّ من التَّوهُّ

تكون  لا  فإنّها  م،  التَّوهُّ من  تخيُّلًًا  المعاني  تلك 

بغيره" 9 .

م"، وهو التَّرجمة التي اختارها  والحقيقة أنَّ "التَّوهُّ

يضطلع   ،phantasia للفظ  حنين  بن  إسحاق 

بمهمّة أقوى شأوًا في ترجمة ابن حنين مما نجده 

كاستورياديس  بها  يستشهد  التي  النُّسخة  في 

بالغة  دراسته  في  الأرسطي  النَّصّ  نفس  من 

الأهمية حول هذا الموضوع والمعنونة "اكتشاف 



19
STUDIESدراسات

كاستورياديس  يثبته  الذي  فالنَّصُّ    .10 المخيّلة" 

هي  بينما  سؤال،  صيغة  في  التَّالية  العبارة  يضع 

ا المعاني  تقريرية عند ابن حنين؛ أعني قوله: "أمَّ

م"؛  التَّوهُّ من  ضرباً  تكون  أن  في  فرق  فلا  الُأوَل 

تلك  تكن  لم  "وإنْ  يليها  ما  مع  الأمر  ونفس 

م فإنّها لا تكون بغيره".  المعاني تخيُّلًًا من التَّوهُّ

الفكرة  فإنَّ  العبارة،  صيغة  عن  النَّظر  وبغضّ 

تقدير  في  "راديكالية"  تُعتبر  عليها  تنطوي  التي 

التَّوقُّف عندها طويلًًا،  كاستورياديس، وتستدعي 

ما لن يسعنا فعله ههنا.

المخيّلة  أنَّ  هو  المقام،  هذا  في  القول  قصارى 

النَّصّ تكتسب دلالة مغايرة  م"( في هذا  )"التَّوهُّ

تفقد صلتها  أن  دون  للحسّ،  التَّابعة  ة  القوَّ لتلك 

به، بل ربما كان من الأفضل القول بأنَّها تراوح ما 

بين المنزلتين: الحسّ والعقل.

من  طائفة  م  "التَّوهُّ بأنَّ  أرسطو  تقرير  فبعد 

في  إليه  يشير  الذي  الـ"غير"  فإنَّ  المحسوس"؛ 

هو  إنَّما  أولى"(  بغيره  أنَّه  )"إلّّا  التالية  العبارة 

 ،)noemata( "المعاني"  صاحب   )nous( العقل 

تعادل  )و"المعاني"  الُأوَل"  "المعاني  فيها  بما 

noemata كما أشرنا، وهي التمثُّلات الواقعة في 

خلاف  على  العقلية،  المضامين  قُل  أو  النَّفس، 

 ،eidos ومفردها   ،eide تعادل  التي  ور"،  "الصُّ

المخيّلة  أنَّ  أي  المعقولة(؛  الأشياء  جواهر  وهي 

"أوَْلى" بما  يتمثَّله العقل، بينما هي  أيضاً "طائفة 

من المحسوس"، وبذلك تجتمع فيها خصائص من 

يبدو  هكذا  أو  والمحسوس،  المعقول  النَّقيضين: 

من تأويل النَّصّ. 

م[  مهما عنَت تلك العبارة الغامضة "أنَّه ]أي التَّوهُّ

الذي  النَّص  في  نجدها  لا  )والتي  أوَْلى"  بغيره 

أنَّ  فيه  شك  لا  ما  فإنَّ  كاستورياديس(،  يعتمده 

أكانت  سواء  الُأوَل"،  "المعاني  بأنَّ  يصرّح  النَّصَّ 

م" لا غير أو مزيجًا بشكل ما بين  "تخيُّلًًا من التَّوهُّ

م،  التَّوهُّ بغير"  فإنّها  "لا تكون  ل،  والتَّعقُّ م  التَّوهُّ

فالعقل "متى ما تفكّر ]theorei[ كان مضطرًّا مع 

م".  فكرته ]theorein[ إلى التَّوهُّ

كاستورياديس  عليها  يستدلُ  التي  المخيّلة  هذه 

من  الثَّامن  الفصل  من  أعلاه  المقتطّع  النَّصّ  في 

أدلّة  )ونجد  النَّفس  كتاب  من  الثَّالثة  المقالة 

نفس  من  والتَّاسع  ابع  السَّ الفصلين  في  مشابهة 

بين  الخالصة  القسمة  وهم  تفجّر  تكاد  المقالة( 

ais�( والإدراك الحسّي )noesis )الإدراك العقلي) 

بين  تجمع  أنَّها  ذلك  فحسب،  "تكاد"   -  )thesis

النَّقائض فيما تستقل عنها وتعلو عليها، لكنَّها لا 

 - المخيّلة  فتعريف  ذلك.  من  أبعد  إلى  تمضي 

الذي يستمرُّ أرسطو بالاعتماد عليه في بقيّة أنحاء 



20
STUDIESدراسات

كتاب النَّفس وغيره - ليس من ذلك في شيء، بل 

الذي  للمخيّلة،  أو  الثَّانوي  ر  التَّصوُّ إلى  يعود  هو 

والعقل،  الفهم  لأغراض  التَّابع  منزلة  في  يضعها 

لنا  يتخيَّل  م حالٌ  "التَّوهُّ بأنَّ  يُنكِر  لا  رٌ  تصوُّ وهو 

وأنَّه   ،11 بالحقيقة"  بموجود  ليس  شيء  فيها 

م  التَّوهُّ )"يسمّى  الإدراك ككل  أساسيٌّ في  عامل 

من  مشتقٌّ  وهو   ]phantasia[ باسم  باليونانية 

وء ]phaos[ لأنَّه بغير ضوء لا يمكن أن يرى  الضَّ

أحدٌ شيئًا"( 12، إلّّا أنَّه يُبقي الإشكال معلَّقًا حول 

ماهية المخيّلة التَّناقضية التي تقترحها النُّصوص 

 - المطاف  نهاية  في   - ويكتفي  الذّكر،  متقدّمة 

بتعريفٍ ضامرٍ يعيد المخيَّلة إلى حظيرة الحسّ 

الحسّ"(  فعل  من  حركة  م  )"التَّوهُّ به  وينيطها 

13، قبل أن يختم الفصل بالعبارة القاطعة التَّالية 

م ما هو، ولم كان" 14، وكأنَّنا  "وقد قيل عن التَّوهُّ

به يضيف "وكفى" 15.

عام،  ألفي  من  أكثر  بعد  أي  كانط،  مجيء  مع 

بتعبير   - "الرَّاديكالية"  المخيّلة  على  نقف 

دًا من  كاستورياديس - وهي تحاول الانعتاق مجدَّ

أخرى  مرَّة  تتهيَّأ  بها  فإذا  والحسّ،  العقل  ثنائية 

لقفزة غير مسبوقة في تاريخ الفلسفة؛ تتهيَّأ لها 

كانط،  أعمال  من  ما  مكان  ففي  لها.  تُهَيّئ  فيما 

في  تنحصر  لا  المخيّلة  فاعلية  أنَّ  للقارئ  يلوّح 

استحضار  على  القدرة  أي  الاستدعائية،  الوظيفة 

المدركات أمام الفهم دون الحاجة إلى حضورها 

مباشرة في العيان الحسّي، وتتجاوز أيضًا القدرة 

تلك  المبتكرةَ من  والأصناف  الأشكال  توليد  على 

المدركات بتجرُّدٍ عن شروط الحساسية. فكل ذلك 

نجده - بشكلٍ يزيد أو يقلُّ وضوحًا - عند كلٍّ من 

أرسطو وكانط. 

 )A بالطبعة  )المعروفة  الأولى  بعة  الطَّ في  ا  أمَّ

1781م؛  عام  ادرة  والصَّ المحض،  العقل  نقد  من 

أشكال  من  معهود  غير  شكل  على  نقف  فإنَّنا 

المخيّلة، يدعوه كانط بـ"المخيّلة الترنسندنتالية" 

المتعالية  المخيّلة  )المتعالية(. ينيط كانط بهذه 

سَة للمعرفة  لية المؤسِّ جملة الحركات الذّهنية الأوَّ

إمكانية  شروط  معرفة  شاملة  الموضوعية، 

المعرفة، وأيضًا مواضيع المعرفة التَّجريبية. هذه 

ة "التَّأليف  التي تتولّى مهمَّ الحركات الأوَّلية هي 

ويلخّصها  الوعي،  أمام  القائمة  للتَّمثُّلات  القَبْلي" 

كانط في ثلاث حركات، وربَّما كان الأصحُّ وصفها 

بحركة ثلاثية، تتألَّف من 16: 

يحصِر  الذي  العيان"،  في  الإدراك  "تأليف   .1

معطى العيان في "محتوى تمثُّل وحيد" يقع في 

"لحظة واحدة"؛

2. "تأليف إعادة الإنتاج في المخيّلة"، الذي يربط 

التَّمثلات المفردة النَّاتجة عن تأليف الإدراك في 

معطيات  تكشف  بحيث  ببعض،  بعضها  العيان 



21
STUDIESدراسات

العيان عن "ترافق أو تتالٍ خاضع لقواعد معيَّنة 

ما  لها طوعًا"، وهو  واهر خاضعة  الظَّ تكون   ]...[

)الإمبيرية(  التَّجريبية  الفلسفة  تهُ  سمَّ وأن  سبق 

بقانون تداعي الأفكار )Law of Association(؛ 

3. "تأليف التَّعرُّف في المفهوم"، الذي يَنسِبُ ما 

ابقة إلى وعي  ألّفَت بينه المخيّلة في الحركة السَّ

واحد وموضوع تجربة واحد، محقّقًا شرط إمكان 

موضوعية،  قواعد  ط  بتوسُّ العيان  مُختلِف  ل  تعقُّ

أي في مفاهيم. 

الثَّلاث  الحركات  هذه  فإنَّ  شديد،  بإيجاز 

من   A الطبعة  وفق   - المسؤولة  هي  المترابطة 

الوعي  وِحدة  أمام  التَّمثُّلات  عن حضور   - النَّقد 

متعيّنةً في زمن واحد، ومنتسبة إلى وحدة وعي 

الحدس  )أي  العيان  في  باستيعابها  بدءًا  واحدة، 

تحضيرها  أو  إنتاجها  بإعادة  ومروراً  المباشر(، 

لكي  ومتتالية،  مترافقة  كتمثُّلات  المخيّلة  في 

بين  يربط  ما  ا  أمَّ مفهوميًّا.  للتعرُّف  قابلة  تكون 

لية الثَّلاث المولِّدة لموضوعات  هذه الحركات الأوَّ

ملَكة  فهي  دٍ،  موحَّ كلٍّ  في  ينظِمها  وما  المعرفة 

المخيّلة المتعالية لا غير، التي تباين ملَكة الحسّ 

من  المتعالية  الفهم  وملَكة  جهة،  من  المتعالية 

البشري من  الوعي  تَفعَل في  جهة أخرى، والتي 

تلقاء نفسها وباستقلالية نسبية )وذات دلالة( عن 

شروط إمكانية الفهم. 

"إنَّ  كانط:  يقول  المتعالية  المخيَّلة  أهمية  عن 

الحسّي  للإدراك  ضروريًّا  مقوّمًا  تشكّل  المخيَّلة 

نفسه، هذا ما لم يفكّر فيه أيُّ عالم نفسٍ حتَّى 

ا من  الآن كما يجب. وهذا يأتي في جزءٍ منه إمَّ

عادات  على  القدرة  هذه  يقصرون  كانوا  أنَّهم 

أنَّ  يعتقدون  كانوا  أنَّهم  ا  وإمَّ الإنتاج،  إعادة 

الحواسَّ لا تزوّدنا فقط بالانطباعات، بل هي التي 

تربط فيما بينها أيضًا، وهكذا تشكّل صور الأشياء. 

ولا شك في أنَّ الأمر يتطلَّب أكثر من قابلية تلقّي 

للتَّأليف  بط وظيفة  بالضَّ الانطباعات، أي يتطلَّب 

قَبْليًّا،  بينها  للتَّأليف  وظيفة  أي   ،17 بينها"  فيما 

وهي وظيفة المخيّلة المتعالية. وهذا ما يقصده 

كاستورياديس عندما يقول بأنَّ المخيَّلة المتعالية 

النقد - عن  الطبعة A من  المسؤولة - في  هي 

"مسؤولة  هي  حيث  من  الأوَّل"،  "التَّمثُّل  إنتاج 

عن شكل الانطباعات المعطاة في الحدس وعن 

اتصالها ببعضها البعض" 18.

هكذا تتحوَّل المخيَّلة من ملَكة ثانوية إلى ملَكة 

الجامعة  المعرفية  للعلاقة  وشرطًا  بل  تأصيلية، 

بين الفهم والحساسية، ومن ثَمَّ فهي تصبح شرطًا 

شروط  من  ثانويًّا(  أو  تابعًا،  أو  فرعيًّا،  )لا  أصليًّا 

مخيّلةً  إذًا  نملك  "نحن  الإنسانية:  التَّجربة  قيام 

في  تقع  البشرية،  للنَّفس  أساسية  كمَلَكةٍ  محضًا 

نربط  نحن  وبواسطتها  قبْليًّا؛  معرفةٍ  كلّ  أساس 



22
STUDIESدراسات

وحدة  وشرط  جهة  من  العيان  مختَلِف  بواسطة 

المعرفة  تحصّل  ضرورة  ]أي  رورية  الضَّ الإبصار 

في فهم واحد[ من جهة أخرى ببعضهما البعض. 

أقصى  إلى  المتباعدين  رفين  الطَّ هذين  وعلى 

مرتبطين  يكونا  أن  والفهم[  الحساسية  ]أي  حد 

الترانسندنتالية  الوظيفة  هذه  أساس  على  حتمًا 

للمخيّلة، وإلا لما كانت الحساسية لتوفّر فعلًًا إلا 

ظاهراتٍ، ولكن ليس موضوعات معرفةٍ تجريبية، 

وبالتَّالي تجربة" 19. 

لعِ في نسبة هذا الموقف  وإذا اشتبه القارئ المطَّ

إلى كانط، فهو مصيب إلى حدٍّ ما،  المخيلة  من 

من جهة كون كانط قد قام بمراجعة تلك النَّظرية 

حة والمزيدة من  المنقَّ بعة  الطَّ نَصّها من  وحَذْف 

ادرة عام 1787م، تلك التي باتت تُعرف  النَّقد الصَّ

بعة المعتمدة،  بعة B، وهي التي أصبحت الطَّ بالطَّ

حيث ترتسم معالم الفلسفة الكانطية كما نعرفها 

اليوم، ولا سيما من تقديم ملَكة الفهم المتعالية 

على المخيّلة المتعالية من جهة تأصيل مواضيع 

كانط  نصوص  في  ذلك  يحدث  أين  أما  الوعي. 

اختلف  فقد  بط؛  بالضَّ وكيف  الدّقة  وجه  على 

ون. فمنهم من قال بأنّ هذا "الاكتشاف"  المختصُّ

كتبه  مما  استخلاصه  يمكن  لا  المتعالية  للمخيّلة 

كانط، لا أوّلًًا ولا تاليًا، بل هو من تداعيات قراءة 

قراءة  عن  تصدر  بدورها  التي  لكانط،  هيدغر 

شوبنهاور، ويغلب عليها الإغراق في التَّأويل على 

المتاحة؛  النَّصية  لائل  للدَّ قيق  الدَّ الانتباه  حساب 

بعة B لم تعدُ أن انتقلت  ومنهم من قال بأنَّ الطَّ

بالتَّركيز من دور المخيَّلة في تأسيس الوعي إلى 

دور الفهم، دون أن يعني ذلك إلغاءً لما جاء في 

درجات  الموقفين  هذين  وبين  الأولى،  بعة  الطَّ

وأطياف 20. وبعد، فكما توضّح جودي لي هيب، 

بعة B - تظلُّ مسؤولة  فإنَّ المخيَّلة - حتى في الطَّ

عن توليد صورة الموضوع في العيان عن طريق 

أساسيٍّ في  بدور  وبالتَّالي تحتفظ  اتي،  الذَّ فعلها 

إعداد ذات مادّة المعرفة لتَمَثُّل الفهم 21.  

ة إجماع بأنَّ هذا  رغم ما تقدّم من تنبيهات، فثمَّ

وضوحه  ومدى  مصدره  كان  مهما  "الاكتشاف"، 

ليتبلور  يكن  لم  كانط،  نصوص  في  واكتماله 

الفلاسفة  به  اشتغل  الذي  ق  الخلَّاَّ التَّفاعل  لولا 

الألمان ما بعد الكانطيّين - ولا سيَّما فيشته - مع 

الفلسفة النَّقدية.

ودون الخوض في الجدل الذي لم يخبُ يومًا حول 

"باطنها"  أو  و"نَصّها"،  الكانطية  الفلسفة  "روح" 

و"ظاهرها" - ذلك الجدل الذي اشتعل حال انتباه 

الحلقات الثَّقافية الألمانية لكتاب كانط المذكور 

القول  يمكننا  فإنَّه   - الحين  ذلك  منذ  يفتر  ولم 



23
STUDIESدراسات

شكلها  في  للمخيَّلة  حَدّية  الأكثر  الصّيغة  بأنَّ 

بعة الأولى من النَّقد.  "الرَّاديكالي" توجد في الطَّ

وظيفتها  في  المخيّلة،  تلك  أنَّ  إلَّاَّ  وهذا صحيح، 

قة، تجد لها أصداء وانعكاسات في غير ذلك  الخلَّاَّ

على  يحذفه  أو  عنه  يتخلَّ  ولم  كانط  كتبه  مما 

مدى حياته، ولا سيَّما في نقد مَلكة الحُكم )وهو 

الذي استلهمه الرُّومنسيُّون الألمان أيّما استلهام، 

بيعية(، كما  الغائية الطَّ ولا سيَّما في كلامه حول 

بيعية المتأخّرة )التي باتت تعرف  في فلسفته الطَّ

بالـ Opus Postumum( وفلسفته السّياسية 22.

خلاصات

وجه  إلى  الإلماح  إلا  المقام  هذا  في  يسعنا  لم 

ل الذي يمثله كانط في فلسفة  التَّحوُّ الصّلة بين 

الشّعرية  الحداثة  في  الخيال  ومحورية  الخيال 

العربية، ولا سيما في منطلقها الرُّومانسي، بينما 

آثرنا الانكباب على استعراض المقوّمات الفلسفية 

ل بشيء من التَّفصيل، وتحديدًا فيما  لذلك التَّحوُّ

ق، التي سوف  يتعلَّق بمخاض فكرة الخيال الخلَّاَّ

ت حولها شتَّى نزعات  تصبح بدورها رايةً عُليا التفَّ

الحداثة الشّعرية العربية، بدءًا بالرُّومانسية، كما 

للرُّومانسية  النَّاظمة  الفكرة  ذلك  قبل  كانت 

الألمانية  بالرُّومانسية  بدءًا  أيضًا،  العالمية 

 ، ورفاقه  شيلينغ  الفيلسوف  طوّرها  كما  المبكّرة 

المدرسة  يد  العالمي على  انتشارها  إلى  ووصولًًا 

الشاعرين  رأسها  وعلى  الإنجليزية،  الرُّومنسية 

وردزورث وكولردج.  

إذن، فـ"اكتشاف" كانط للمخيّلة الخلّّاقة - برغم 

التي  المحدودية  وبرغم  التباس،  من  يعتريه  ما 

تفرضها عليه صرامة المنهج الترنسندنتالي - يمثِّل 

جديدة  لشعرية  انطلاق  نقطة   - صميمه  في   -

الأوروبية  الثقافتين  في  تاريخيًا  معهودة  وغير 

الاكتشاف  هذا  كان  وإن  وغيرهما،  والعربية 

ما  يد  على  تبلور  لما سيأتي من  التَّمهيد  بمثابة 

الألمانية  الرُّومانسية  الكانطيين من مبدعي  بعد 

المبكّرة، وهو ما يجب تأجيله إلى بحوث تالية.



24
STUDIESدراسات

دار  البيضاء:  )الدار   2 العربية، ط  الرُّومانسية   .2  - وإبدالاتها  بنياته  الحديث:  العربي  الشّعر  بنّيس،  انظر: محمد   -  1

توبقال، 2001م(؛ كمال خير بك، حركة الحداثة في الشّعر العربي المعاصر، ط 2 )بيروت: دار الفكر، 1986م(، ص 36؛ 

محمد مندور، النَّقد والنُّقاد المعاصرون )القاهرة: نهضة مصر، 1997م(، ص 29؛ لويس عوض، دراسات في النَّقد والأدب 

دار  )بيروت:  المعنى  أفق  وبعد؛ خالدة سعيد،  والنشر، 1963م(، ص 26  والتوزيع  للطباعة  التجاري  المكتب  )بيروت: 

التَّبلور  "أوان  بينما  الشّعرية،  للحداثة  الأولى"  سات  "التلمُّ بأنها  وأبولّو  الدّيوان  تصف  23، وهي  2018م(، ص  اقي،  السَّ

والاندفاع ]يتمثل[ مع جماعة شعر في لبنان ثم مع مجلة مواقف في لبنان أيضاً. وفي ما بعد مع مجلات وجماعات في 

ر طويلًا". العراق ومصر والمغرب بعضها لم يعمِّ

دار  )القاهرة:  الشّعر(  )في  الحربين  بين  مصر  في  الرومانسيين  النُّقاد  في  الإنجليزي  النَّقد  أثر  ادات،  السَّ جيهان   -  2

المعارف، 1986م(.

3 - محمد بنّيس، م. س.، ص 131.

ع في الجدل الدّائر حول حدود  4 - نكتفي في هذا المقام بقول "استلهم"، ونحيل القارئ على الدّراستين التَّاليتين للتَّوسُّ

من  لأرسطو  الإسلام  فلاسفة  قراءة  بـ"صحّة"  وعلاقتها  التَّأويل  في  الابتكار  أوجه  ذلك  في  بما  وطبيعته،  الاستلهام  ذلك 

"خطأها": ألفت عبدالعزيز، نظرية الشّعر عند الفلاسفة المسلمين: من الكندي حتى ابن رشد )القاهرة: الهيئة المصرية 

الكتب  عالم  )إربد:  لأرسطوطاليس  الشّعر  فن  لكتاب  العربية  القراءة  وهابي،  وعبدالرحيم  1984م(؛  للكتاب،  العامة 

الحديث، 2011م(.

يقوله بعضهم في غير  ما  أنَّ  الشّعر" لأرسطو، ذلك  "فنّ  التَّعليق على كتاب  كتاباتهم في معرض  بالتَّحديد  - نخصُّ   5

ذلك الموضع يجترح تفاعيل جديدة فيما يخص علاقة المخيّلة بالواقع، وهي مغايرة إلى حدًّ بعيد لصورة المخيّلة في 

ف من  شروحهم على كتاب الشّعر. نمثِّل على ذلك بما يقوله ابن سينا في كتاب جوامع علم الموسيقى وكتاب التَّصوُّ

الإشارات والتَّنبيهات، ولا سيما آراءه حول علاقة الوزن الشّعري بالإيقاع الموسيقي بإطلاق العبارة وحول علاقة المخيّلة 

الإلكتروني، 2017م(؛  للنشر  المنهل  )عمّان:  الشّعري  التصوير  في  الإيقاع  فاعلية  البدراني،  راجع: علاء حسين  ة.  بالنُّبوَّ

وعبدالرحيم وهابي، م. س.

6 - عبدالعزيز، م. س.، ص 67.

7 - لكن انظر الهامش 5 أعلاه.

8 - Cornelius Castoriadis, World in Fragments: Writings on Politics, Society, Psychoanalysis, and the 

Imagination, ed. & trans. David Ames Curtis (Standford: Stanford University Press, 1997), p. 244.

9 - عبدالرحمن بدوي، أرسطوطاليس: في النفس )القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، 1954م(، ص 79.

الهوامش



25
STUDIESدراسات

10 - Castoriadis, op. cit., 213-245.

11 - بدوي، م. س.، ص 69.

12 - م. ن.، ص 72.

13 - م. ن.، ص 71. 

14 - م. ن.، ص 72.

15 - Cf. Castoriadis, op. cit., p. 221.

انظُر: إيمانويل كنْت، نقد العقل المحض، ترجمة: غانم هنا )بيروت: المنظمة العربية للترجمة، 2013(، صص   - 16 

.175-186

17 - م. ن.، ص 193، الهامش 3. 

18 - Castoriadis, op. cit., 260-261.

19 -  كنْت، م. س.، 196؛ والإضافات بين مربعين من كاتب المقال.

20- Günter Zöller, “The Productive Power of Imagination: Kant on the Schematism of the 

Understanding and the Symbolism of Reason,” in Saulius Geniusas (ed.), Stretching the Limits of 

Productive Imagination: Studies in Kantianism, Phenomenology, and Hermeneutics (New York: 

Roman & Littlefield, 2018), pp. 8-9.

21 - Jodie Lee Heap, The Creative Imagination: Indeterminacy and Embodiment in the Writings of 

Kant, Fichte, and Castoriadis (New York: Roman & Littlefield, 2021), p. 45

.راجع الفصل الأول من كتاب جودي لي هيب المذكور أعلاه - 22 

المراجع

المراجع العربية:

1 - علاء حسين البدراني، فاعلية الإيقاع في التَّصوير الشّعري )عمّان: المنهل للنشر الإلكتروني، 2017م(. 

2 - عبدالرحمن بدوي، أرسطوطاليس: فنُّ الشّعر - مع التَّرجمة العربية القديمة وشروح الفارابي وابن سينا وابن رشد 

)القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، 1953م(.

3 - عبدالرحمن بدوي، أرسطوطاليس: في النَّفس )القاهرة: مكتبة النَّهضة المصرية، 1954م(.

4 - محمد بنّيس، الشّعر العربي الحديث: بنياته وإبدالاتها ـ 2. الرومانسية العربية، ط 2 )الدار البيضاء: دار توبقال، 2001م(.



26
STUDIESدراسات

5 - كمال خير بك، حركة الحداثة في الشّعر العربي المعاصر، ط 2 )بيروت: دار الفكر، 1986م(.

دار  )القاهرة:  الشّعر(  )في  الحربين  بين  مصر  في  الرُّومانسيين  النُّقاد  في  الإنجليزي  النَّقد  أثر  ادات،  السَّ جيهان   -  6

المعارف، 1986م(.

6 - خالدة سعيد، أفق المعنى )بيروت: دار الساقي، 2018م(.

ة  7 - ألفت عبدالعزيز، نظرية الشّعر عند الفلاسفة المسلمين: من الكندي حتى ابن رشد )القاهرة: الهيئة المصرية العامَّ

للكتاب، 1984م(.

8 - لويس عوض، دراسات في النَّقد والأدب )بيروت: المكتب التّجاري للطباعة والتَّوزيع والنشر، 1963م(.

9 - إمانويل كَنْت ]= كانط[، نقد العقل المحض، ترجمة: غانم هنا )بيروت: المنظمة العربية للترجمة، 2013م(.

ان )القاهرة،  10 - صامويل تيلور كولردج، النَّظرية الرُّومانتيكية في الشّعر: سيرة أدبية لكولردج، ترجمة: عبدالحكيم حسَّ

دار المعارف: 1971م(.

11 - محمد مندور، النَّقد والنُّقاد المعاصرون )القاهرة: نهضة مصر، 1997م(.

12 - عبدالرحيم وهابي، القراءة العربية لكتاب فنّ الشّعر لأرسطوطاليس )إربد: عالم الكتب الحديث، 2011م(.  

المراجع الأجنبية:

1- Cornelius Castoriadis, World in Fragments: Writings on Politics, Society, Psychoanalysis, and the 

Imagination, ed. & trans. David Ames Curtis (Standford: Stanford University Press, 1997). 

2- Jodie Lee Heap, The Creative Imagination: Indeterminacy and Embodiment in the Writings of 

Kant, Fichte, and Castoriadis (New York: Roman & Littlefield, 2021). 

3-Günter Zöller, “The Productive Power of Imagination: Kant on the Schematism of the 

Understanding and the Symbolism of Reason,” in Saulius Geniusas (ed.), Stretching the Limits of 

Productive Imagination: Studies in Kantianism, Phenomenology, and Hermeneutics (New York: 

Roman & Littlefield, 2018), 1-22.


