
 

1 
https://baseera.com.sa/philosophyart/ 

 ( https://baseera.com.saنشر المقال التالي على موقع مؤسسة بصيرة الأفكار، جدّة، المملكة العربية السعودية )

 

 

 

 

 فن الهبوط التجريدي: تمهيد حول نظرية ليونارد نلسون في التساؤل الفلسفي 

 حمد الريسّ / باحث أكاديمي وكاتب ومترجم من البحرين 

 

 2022ديسمبر   18التاريخ: 

 

  نُشرت المقالة بعد الحصول على الإذن الخطي من المؤلف

 

ترتبط الفلسفة جوهرياً بمنهجية تعليم التساؤل الفلسفي، وهي تتميز بذلك على بقية الحقول المعرفية.  

فالتساؤل الفلسفي يختلف عن منهجية السؤال في الحقول المعرفية الأخرى من حيث انطوائه في حد ذاته  

المعرفة الفلسفية، وهو ما لا يشترك فيه مع الفلسفة أي حقل معرفي آخر. على سبيل المثال، يمكن على باب 

للمهتم بالفيزياء أو الرياضيات الانطلاق من الاستنتاجات الراسخة لذلك العلم والبناء عليها، أما الفيلسوف فلا  

ة الوصول إلى تلك الاستنتاجات، أي يمكنه الحديث عن “استنتاجات” دون الانهماك في تعليم المتلقي كيفي

بنائها من الصفر. من هذا المنطلق يتحدث ليونارد نلسون عن “المنهج السقراطي” في محاضرة بنفس  

. تعتبر هذه المحاضرة من النصوص التأسيسية  1922العنوان ألقاها أمام جمعية غوتنغن التربوية بألمانيا عام  

الشهرة، فالأفكار الواردة فيها تشكل القاعدة التي بنت عليها كاثرين لممارسةٍ في الفلسفة لم تلق حظها من 

مثلاً ممارستها الفلسفية التربوية، إذ يستعرض نلسون في تلك المحاضرة مفهوم   (Catherine McCall) ماكول

ة في  “التجريد التراجعي” أو “الهبوط التجريدي” الذي جعلت منه ماكول أساساً لمنهجها التعليمي الحاضر بقو

ميدان فلسفة الطفولة. غير أن النص وكاتبه ما زال يكتنفهما الغموض حتى للمتخصص. ما هي أبرز القضايا  

التي يتعرض لها نلسون في هذه المحاضرة؟ وما علاقتها بالممارسة الفلسفية بصفتها ممارسة تربوية، كما  

  .ه المحاضرة المهمةتتصورها فلسفة الطفولة؟ نقدم في هذا المقال لمحات مبدئية حول هذ

 



 

2 
https://baseera.com.sa/philosophyart/ 

ما يستدعي الانتباه في محاضرة “المنهج السقراطي” هو أنه يجمع بين البحث في المنهج الذي على الفلسفة  

اتباعه بالتزامن مع الطريقة التي ينبغي بها تعليم الفلسفة، فتصبح فلسفة التعليم وتعليم الفلسفة وجهان  

 .لعملة واحدة

 

عملية التعليمية، بوصفها تسعى لترسيخ ما يسميه بروح “الاستقلالية ينطلق نلسون من تصور معين لل

العاقلة” في نفس الطالب. تتمثل هذه الروح في مقاومة المؤثرات الخارجة عن إرادة المرء عند التصرف،  

 واعتماد بصيرة المرء الخاصة للحكم على القضايا في الطريق إلى اتخاذ القرار. إذن الفلسفة مقترنة مبدئياً 

بمسألة الحرية. وبحسب نلسون، يمثل هذا التصور نقيض “التعليم الوثوقي”، الذي يأتي فيه المعلم إلى  

الدرس مدججاً بالمبادئ والأسس المعرفية التي يقوم عليها العلم المنشود، وينطلق من تلك الأسس بالتدريج  

من تطبيق تلك المبادئ. مثلاً في   لاستشكال باقي أنحاء ذلك العلم، فيكون التمكن من العلم قرين التمكن

الهندسة الإقليدية القديمة، ينطلق المعلم من عمليتين أساسيتين هما رسم الخط والدائرة بوصفهما مسلّمات 

تقع حكماً خارج نطاق التساؤل والاستشكال، أي عملياتٍ أولية غير قابلة للمزيد من الشرح والتحليل، ومن 

ة إنشاء بقية الأشكال الهندسية المركبةّ على قاعدة هذين الشكلين الأوّليين.  هناك يمضي لتعليم التلميذ كيفي

وربما اعتبرناه من البديهي أن ينطوي كل علم على مسلّمات أو فرضيات مبدئية تشكل القاعدة أو الأساس  

“بداهةٍ” ما  غير ذات قيمة فلسفياً، ناهيك عن كون الارتكان إلى  –حسب نلسون  –لذلك العلم، غير أن البداهة 

  .يمثل شكلاً من أشكال الغيرية الفكرية، أي تفويض الفكر إلى مؤثر خارجي، وبالتالي تقويض حريته

 

السؤال الذي يتناوله نلسون من هذا المنطلق هو: ما السبيل إلى تعليم الفلسفة بحق، أي تعليمها دون  

ون تفويض الفكر إلى مؤثر خارجي ما يفرض  الارتكاز على مسلّمات بديهية مفترضة؟ بل ما إمكانية التعليم د

عليه الطريق الذي يجب أن يسلكها؟ تبرز هنا المفارقة الجوهرية التي تسيطر على التصور الساعي لتحقيق  

“الاستقلالية العاقلة” عبر التساؤل الفلسفي. فالتعليم بطبيعته قائم على استمداد المعطيات “غيرياً”، أي عبر 

س والمقرر الدراسي والمؤسسة التعليمية فحسب، بل تمتد  مؤثرات خارجية، وتلك  ِّ  ِ لا تنحصر في المدرَ

لتشمل التجربة عموماً كتعبير جامع يشمل كافة أشكال التأثير الخارجي. بل من الطبيعي أن نتصور التعليم  

السليم”  المتلقي، من أجل حمله على تبنّي الموقف “- في حد ذاته بوصفه شكلاً من أشكال التأثير في الآخر

  –من موضوع ما. يقف التساؤل الفلسفي ههنا محتاراً: التعليم يقتضي الإرشاد “الغيري”، فكيف له أن يسعى 

إلى استخلاص النتائج من عين ذات المتسائل، أي باستقلالية عن التسليم   –في حال تعليم التساؤل الفلسفي 

أخرى، كيف لنا أن نؤثر في شخص ما )أي: بأي معطىً لا ينبع من ذات تجربة الطالب المتسائل؟ بكلمة 

“تعليمه”( بحيث تكون النتيجة أنه لن يسمح لنفسه بالتأثر بشخص آخر؟ أو كما يقول نلسون، مستلهماً عبارة  

روسّو حول “إجبار” المواطن المخالف للإرادة العامة على “التحرر”: كيف لنا أن نفرض على المرء أن يكون حرا؟ً  

بي نّ؟ هذا التناقض هو ما يدعوه نلسون بـ”المفارقة التعليمية”، وهي المفارقة التربوية  أليس في ذلك تناقض 

التأسيسية التي ينبثق منها التساؤل الفلسفي حسب نظره. وفي الواقع، وكما يشير نلسون في غير مكان،  

والتي سنلتفت لها  فهي في خطوطها العامة المفارقة التي تتناولها محاورة مينون السقراطية حول التعليم، 

في مقال قادم. ومصير كل مفكر في حقل التربية أو الفلسفة، حسب نلسون، هو إما أن يتصدى لتلك  

   .المفارقة بشكل ما أو أن يبقى خارج نطاق الإشكال الأساسي الحاكم للحقل

 

 :ت وتعليم الفلسفةيقوم تصدي نلسون للمفارقة التربوية بداية على مقابلة عامة يعقدها بين تعليم الرياضيا

 



 

3 
https://baseera.com.sa/philosophyart/ 

إن التطور المذهل الذي أحرزته الرياضيات وتقدمها الذي يعترف به الجميع يتضح من هنا: أن مبادئ هذا “

العلم ]…[ تعرض نفسها للوعي بسهولة وبساطة، أي أنها واضحة وضوح البداهة، ولذا فإنها ماثلة أمام الفهم  

يستميل أي شخص كان. بل لا يفترض من عالم الرياضيات   بالكامل، لدرجة أنه ]…[ يمكن للفهم الرياضي أن

حتى أن يتكبد مشقة استنباط تلك المبادئ ]…[ ذلك أن قابلية المفاهيم الرياضية للتخطيط الهندسي هي 

 ”.إحدى معايير تحققها العيني وعلامة أكيدة على أن نظريته لا تتناول مواضيعاً من نسج الخيال

 

أن يتناول الفلسفة من باب منهجي بحت، ليتساءل: ما الطريق الذي على الفكر  تتيح هذه المقابلة لنلسون

 :انتهاجه من المبدأ إلى النتيجة؟ بمعنى آخر: ما هو معيار الحقيقة والبرهان في الفلسفة؟ يتساءل نلسون

 

الأكثر إبهاماً وغموضاً  لا تقوم الفلسفة في مبادئها على حقائق ماثلة، بل إن المبادئ الأولى هي الجانب “

وإثارة للنزاع في الفلسفة. ]…[ فما أن ندير ظهرنا للتطبيق ونسعى لحلحلة المبادئ من إسار تعلقها بالتجربة  

لكي نتمثلها بتمام التجريد، حتى يجرنا البحث إلى غياهب الميتافيزيقا، إلا إذا استنرنا بضياء منهجٍ ما من صنع  

 ”.أيدينا

 

منهج” أصداء جلية لفكرة “ضياء العقل الطبيعي” الذي اعتمد عليه ديكارت في مقاله عن  في عبارة “ضياء ال

المنهج، وكما سنرى فإن نلسون يتبع ديكارت )ومن بعده إيمانويل كانت( في تعيين سؤال المنهج كشغل 

ة، ولا هي  الفلسفة الشاغل. فبالنسبة لنلسون، ليست مسألة المنهج تفريعاً على العلم الذي تطلبه الفلسف

مقدمة أو تمهيد لذلك العلم، بل سؤال المنهج جزء لا يتجزأ من المعرفة الفلسفية في حد ذاتها، والاثنان يعبران  

عن نفس العملية، وهي عملية التساؤل الفلسفي. بكلمة أخرى، سؤال المنهج في الفلسفة هو نفسه سؤال 

نبحث في صميم المعرفة الفلسفية بالمعنيين:  المعرفة الفلسفية، وعندما نبحث في سؤال المنهج فإننا  

المعرفة التي تمثّل غاية الفلسفة، والمعرفة التي هي الطريق إلى تلك الغاية. الغاية والطريق، في الفلسفة،  

 سيان. فما هو مفهوم المنهج الذي نتفحصه هنا؟ وما هي وظيفته الفكرية؟ 

 

نين المنطقية تمثّل عنصراً لا غنى عنه لخوض غمار لا بد من كلمة حول المنطق بداية. فلا شك أن القوا 

التساؤل الفلسفي، لكن هل يمكننا أن نعتبر المنطق في حد ذاته “منهجاً يُلز م تفكير الفيلسوف”؟ والجواب:  

كلا، “لأن الانصياع لقوانين المنطق شرط لا بد منه لأي علم”. فالمنطق لا يكفي إذن لتحديد الميزة الحاسمة  

محض آلة يتوسلها الفكر للانتقال من المعلوم إلى    –بتعبير ابن سينا   –كير الفلسفي، وهو يبقى لمنهج التف 

المجهول، أو من المقدمات إلى النتائج في أي علم كان. نعود فنسأل: ما هي تلك الميزة الحاسمة للتساؤل 

  :الفلسفي يا ترى؟ يقول نلسون

 

ؤديه هو تأمين الهبوط إلى المبادئ، فإنه إذا عدم المنهج دليلاً  إن الدور الذي يجب على المنهج الفلسفي أن ي“

 ”.بات الهبوط المنشود محض وثبة في الظلام، نبقى بعدها كما كنا، نهباً للأهواء

 

المنهج الذي يجري الكلام عنه هنا، إذن، هو بمثابة البوصلة أو الدليل. وكما تكشف الاقتباسات السابقة، 

المعرفة الفلسفية عن البداهات، ناهيك عن الاعتبارات العشوائية وفبركات الوهم.  فالمطلوب منا أن ننأى ب



 

4 
https://baseera.com.sa/philosophyart/ 

الدليل؟ يعترف نلسون بأنه ما أن نقدم على اختراق سطح الأحكام -فأين يمكننا الحصول على مثل هذا المنهج

ار”(، فإننا نتفاجأ  الحسية أو التجريبية المباشرة )مثل تعيين الموجودات الحسية حولنا: “هذه شجرة”، “الآن نه

بأنفسنا في ضباب فكري لا نبراس لنا فيه ولا مشكاة. فإذا كان باب التجريد المنفتح على مصراعيه يودي بنا  

في “ظلمات الميتافيزيقا” المتلاطمة، فإن الارتكان إلى أحكام الحس والبداهة لا يرتجى منه أكثر من تصريف  

الانحصار في زاوية القريب والعملي والمواتي، وهو يرنو أبداً إلى  أمورنا اليومية. لكن الفكر بطبيعته يرفض 

ما يتجاوز سطح التجربة الحسية، وإن كان ينطلق حكماً من حيثيات التجربة الحسية )والشخصية عموماً( نفسها. 

يراهن نلسون، نسجاً على منوال كانت، على إمكانية استخلاص شروط التجربة من ذات صلب التجربة. وعلى  

جه التعيين، فإن نلسون يقول بانطواء حتى أبسط الأحكام الحسية المباشرة وأكثرها بداهة على شروط  و

معرفية مسبقة يمكن عزلها وتجريدها من التصورات الحسية. والأمر ينسحب على الأحكام التجريبية عموماً.  

الحكم التجريبي، أو من شروط   ويقترح نلسون أن هذه النقلة الذهنية من الحكم التجريبي إلى شروط إمكانية

التجربة إلى شروط إمكانية التجربة، هي بمثابة الهبوط المنشود من النتيجة إلى السبب، ووسيلة هذا  

هي “تجريد” الحكم التجريبي من محتواه العيني، بحيث لا يبقى منه إلا الرسم المجرد  –كما أسلفنا  –“الهبوط” 

ين مُدركٍَ وآخر: ومن هنا يدعو نلسون هذا المنهج بمنهج “الهبوط  للحكم، أو الصورة المجردة للتمييز ب

  :التجريدي” أو “التجريد التراجعي”. يقول

 

تتلاشى الصعوبة الظاهرة هنا عبر التفحّص النقدي لأحكام التجربة. فكل من هذه الأحكام ينطوي في باطنه،  “

د صورة الحكم ذاتها، وهي بالتالي معرفة لا  إلى جانب معطيات التجربة المرصودة، على معرفة متوارية تُجس ّ 

 ”.يمكن إدراكها كأمر منفصل عن التجربة 

 

تنطوي في داخلها على مبادئ التساؤل الفلسفي حول التجربة:    –حسب نلسون  –بعبارة أخرى، فإن التجربة 

”، أي عبر تنقيح الحكم  كيف يمكننا استخلاص تلك “المبادئ المتوارية” يا ترى؟ الإجابة: عبر “التجريد التراجعي 

التجريبي من كل ما يشوبه من ملابسات حسية، حتى نصل إلى المسلمات الأساسية التي ينبثق منها ذلك  

الحكم، وتلك المسلمات دائماً تتخذ شكل المبادئ الفلسفية المنشودة، ولا يعدو فعل التساؤل الفلسفي إلا  

يبية إلى تصورات واضحة، وبالتالي إعادة استملاكها عياناً،  تحويل تلك المبادئ الثاوية في قاع الأحكام التجر 

بعد أن كانت تفعل فعلها في الفكر من وراء حجاب. من هذا المنطلق، يعتبر نلسون الفلسفة، كحقل معرفي،  

تجسيداً لمجموع تلك المسلّمات المتوارية خلف أحكام التجربة كافة، وهي المسلّمات التي يعيد التساؤل 

اغتها في شكل أحكام مطلقة )بخلاف الأحكام التجريبية(: “بكل بساطة، فالتفكير الفلسفي يقوم  الفلسفي صي

على استخلاص تلك الأحكام المتوارية والتعبير عنها في صيغة أحكام مطلقة”. هذا التوصيف العام يتقدم بنا  

فههنا نلمح معالم منهج   شوطاً فيما يخص المعضلة الرئيسية التي وصفها نلسون بـ”المفارقة التعليمية”،

التساؤل الفلسفي المنشود، من جهة كون تجربة المرء )أياً كانَتْ وكان( تنبئ عن نفسها بنفسها. لكن ما هي  

آلية الكشف عن تلك المبادئ المتوارية خلف ستار التجربة؟ استناداً على ما جاء به نلسون، يمكننا القول أن  

موقع النتيجة من المقدمة. والحال فالسؤال الأهم هو التالي: ما منهج   الحكم التجريبي يقع من الحكم المطلق

الوصول من النتائج )الأحكام التجريبية، أو “سطح” التفكير( إلى المقدمات )الأحكام المطلقة، باطن الفكر(؟ هنا  

رأينا، فإن  تكمن مهارة التساؤل الفلسفي، أو مهارة اجتياز المسافة الفاصلة بين التجربة والمطلق. وكما 

السبيل إلى الأحكام المطلقة كامن تحت ركام التجربة، لا خارجها أو بمعزل عنها. غير أن الأحكام التجريبية تتميز  

بأنها محدودة بحدود الناطق بها، فلا معنى لها إلا على لسان صاحب التجربة. إذن، بحسب نلسون، لا بد لكل 

 .”. تلك هي رحلة “الهبوط التجريديفرد على حدة أن يقدم على تلك الرحلة بمفرده 

 



 

5 
https://baseera.com.sa/philosophyart/ 

من هذا المنظور، فإن إتقان الفلسفة يعني إتقان هذا اللون من التساؤل، حيث لا يمكن أن يتم الإرشاد في  

مسائل الفلسفة عبر تلقين المبادئ المجردة للطالب، كما تعودنا في العلوم الأخرى، ولا عبر استعراض  

اليوم )رغم القيمة العلمية التي ينطوي عليها ذلك دون شك(. فلا يمكن   تنظيرات الفلاسفة منذ أفلاطون إلى

الكشف عن الحقائق عبر اجترار النتائج التي توصل إليها الأسلاف أو غيرهم، بل السبيل يكمن في توجيه النفس  

وكما  للمضي في ذات الطريق الذي حاول هؤلاء اجتيازه: هم لا يستطيعون اجتياز الطريق نيابة عني وعنك. 

قلنا فالفلسفة، على نقيض كل الحقول المعرفية الأخرى، لا تقوم على المسلمات ولا هي علم محدود  

بمعطيات التجربة، فالتساؤل الفلسفي وإن انطلق بطبيعة الحال من مثل تلك المعطيات فهو ينطلق منها  

صّر الفلسفي لا يمكن حيازته إلا ليتجاوزها إلى ما هو أعمق منها وأبعد غوراً. لهذا يخلص نلسون إلى أن التب

  :عبر تعليم فن التساؤل الفلسفي، أي الممارسة الشخصية المستقلة والحرةّ لفن الهبوط التجريدي

 

إن المعلم الراغب بجدّ في إذكاء شرارة التبصّر الفلسفي لدى المتلقي لا يسعه إلا أن يرشده في فن التفكير “

إلا أن يبي نّ للطلاب كيفية الانصراف، كل على حدة، إلى المراجعة الفكرية  ]أو التساؤل[ الفلسفي. فهو لا يسعه 

العويصة التي وحدها تفضي إلى إدراك المبادئ الأولية للفلسفة. إن كان هناك ما يسمى بفن الإرشاد في  

الممارسة الفلسفة، فهو لا يمكن إلا أن يكون إرشاد المرء في كيفية التفكير بنفسه، وبعبارة أدق: إرشاده في 

    ”.المستقلة لفن التجريد

 

أن يتحصل إلا بمحض   –مثل أي اعتراف   –إذا كان أول العلم الاعتراف بالجهل، فإنه لا يمكن لهذا الاعتراف 

إرادة الفرد. من هذه القاعدة، يطرح نلسون منهج المحاورة السقراطية بديلاً لأسلوب التلقين في الصف. 

تهدف إلى “دفع التلميذ للاعتراف   –كما صورها أفلاطون في محاوراته  –ية وبكلمة فإن المحاورة السقراط

بجهله”، ومن ثم وضع مسلماته المعرفية قيد الشك. ولا يمكن للمحاورة أن تنجز ذلك إلا عبر الضغط على  

طوات  التلميذ للتعبير عن آرائه والذب عن معتقداته والتدليل عليها بالأسباب. وتعتبر هذه الخطوة أولى الخ

التي على الفكر المستقل اجتيازها، وهي بمثابة تصفير رصيد المعرفة الظنية تجهيزاً لاستبدالها بمعرفة علمية  

بالمعنى الأوسع للكلمة. هذه الخطوة هي التي يتحقق فيها المطلب التربوي التناقضي القاضي بـ”إكراه” المرء  

 :على “تحرير” فكره. يعلق نلسون موضحاً 

 

السقراطي الذي لا يماري فيه أحد يكمن في التالي: أنه ]أي سقراط[ يقود الطالب إلى الاعتراف   إن الإنجاز“

بجهله وبالتالي يقطع الطريق على وثوقيته. هذا الاعتراف، الذي لا يمكن بحال انتزاعه بطريقة أخرى، يكشف  

إلى تحرير الفكر وإذكاء  عن أهمية الحوار كأداة إرشادية. أما المحاضرة فربما أفضت في بعض الأحيان 

التلقائية المستقلة الكامنة فيه، ولا سيما في الطلاب الأكثر تمكناً، غير أنها غير قادرة على غرس تلك التلقائية  

المستقلة في الفكر بحيث تملك عليه كلياً بما لا يترك مجالاً للممانعة. فقط الضغط المتواصل على المرء  

والتصدي لكل استشكال، والكشف عن الأسباب الكامنة وراء كل ادعاء من  للإفصاح عما ينطوي عليه فهمه، 

ادعاءاته، هو الذي يفضي إلى التسليم الكامل وقطع السبيل على أي ممانعة. هوذا فن إرغام العقول على 

فضي  الحرية، وهو السرّ الأول للمنهج السقراطي. ]…[ غير أنه يبقى أول الأسرار فحسب. فهذا الفن لا يعدو أن ي

 ”.بالمرء إلى التخلي عن أحكامه المسبقة والاعتراف بمدى جهله، وذلك بمثابة الشرط السالب لكل علم حق

 

أما الشرط “الموجب” للتساؤل الفلسفي السليم فيجده نلسون لا في المحاورات السقراطية بل في إسهام  

نظرية نلسون حول الإرشاد الفلسفي،  إيمانويل كانط التاريخي في حقل الفلسفة. هنا يبرز مدى الابتكار في  



 

6 
https://baseera.com.sa/philosophyart/ 

في كانت. ولا بد من معالجة البعد  –حسب رأيه  –حيث يربط بداية الفلسفة مع سقراط بخواتيمها المتمثلة 

 .الكانطي من نظرية نلسون في مدونة منفردة

 

  : المرجع

 

Nelson, L. (1965) Socratic Method and Critical Philosophy: Selected Essays. Translated by T. K. 

Brown III. New York: Dover Publications. 

 

 


