
1 

 

Mahdi Amel, “An Attempt at Understanding the Colonial Relation” 

Published in Al-Tariq [The Path], No. 8, 1968, Beirut.  

Reprinted in Muqaddimat Nazhariya li-Derasat Athar al-Fikr al-Ishtiraki fi Harakat al-Taharrur 

al-Watani [Theoretical Introductions to the Study of the Effects of Socialist Thought on the 

Movement of National Liberation], Beirut: Dar Al-Farabi, 1990 [1972].  

Translated by Hamad Al-Rayes  

 

Colonialism and backwardness: it seems only natural and necessary to tie these two 

phenomena together. In both our political and theoretical practice we have grown accustomed to 

construing the former as a cause of the latter. This causal relationship has become so deeply 

entrenched in our consciousness that we no longer find it necessary to pause at the problem it 

represents. Indeed, this problem has long ceased to provoke serious – that is, scientific – 

consideration, since it has taken up the form of a self-evident proposition, which precludes it 

from confronting us as a problem. Scientific thought, however, is mistrustful of self-evidence, 

and only accords it a place when the self-evident is demonstrated and turned into truth. We 

cannot look for scientific truth in that which is merely manifest, but only in that which is subject 

to demonstration and examination. Often the self-evident, as the outward appearance of truth, 

deforms the latter and conceals its basic structure. Thus only the dull and lazy mind will be 

satisfied with self-evident manifestation, a mind that fears embarking on the path of truth and, in 

avoiding its perils, paralyzes its own movement. The truth, in becoming manifest, also becomes 

concealed, even though its appearance as something manifest is a basic shape of its existence: 

therein lies the danger of appearances, as well as their efficacy. If we said, for example, that 

colonialism causes and instantiates “backwardness,” the statement would be valid. Indeed, the 

validity of such a statement is so blindingly clear that it becomes a point of weakness in our 

thought. We are dazzled by this causal relationship between colonialism and “backwardness” 

almost to the point of theoretical blindness. What is important is not that we keep regurgitating 



2 

 

this proposition, but that we enquire after the nature and structural preconditions that allow such 

a relationship to bind the two phenomena which together form the basis of our society and the 

essence of its historical development, namely, the phenomena of colonialism and 

“backwardness.” The problem does not lie in designating colonialism as a cause of 

“backwardness” but in determining the type of causality that binds “backwardness” to 

colonialism. It is by no means through a transcription of manifest reality that a solution to this 

problem is possible, but by breaking through the manifest appearance and moving beyond it 

toward its underlying essence and structure. This is only possible through finding the theoretical 

tools which alone can produce the scientific knowledge of reality in its becoming. These 

theoretical tools are what we call concepts, and they are produced by the theoretical activity of 

the mind. If we wanted to understand “backwardness” scientifically, therefore, we must create 

the theoretical tools that would afford us that understanding. To be specific, we must emphasize 

at the very outset that the understanding of “backwardness,” which after all is our historical 

reality, can only be achieved by forming a theory of “backwardness.” This scientific theory can 

only be a Marxist theory. We therefore proceed in our study from a basic starting point, namely, 

that the only form of thought capable of furnishing the theory of this comprehensive 

phenomenon is Marxist thought.  

Here we may be accused of an anti-scientific “dogmatism.” We, on the other hand, and in 

spite of our belief in the validity of the foregoing, do not present our argument as a fixed truth, 

but as a hypothesis that only becomes true on demonstration or, to be precise, as a method of 

thinking which has to demonstrate its validity by producing the promised theoretical knowledge 

of “backwardness.” 



3 

 

We said that Marxism represents the only form of thought that is capable of 

understanding the phenomenon of “backwardness.” The process of demonstrating this statement 

is not a formal one. Rather, the very genesis and formation of our Marxist thought takes place 

through the process of investigating the complex phenomenon [sic.] of “backwardness” and 

imperialism. The birth of Marxist thought in our region or, more properly, the birth of a Marxist 

thought that is properly our own must be realized within the process of engaging with this 

historical phenomenon. This is a primary condition, indeed an absolute necessity, for the 

realization of this birth, for the process of understanding “backwardness” is nothing but the 

process of the birth of our own Marxist thought. This question is one of the most significant 

theoretical questions — indeed, without any exaggeration, the most significant theoretical 

question — that stands in the way of the development of Marxist thought in our region. 

Accordingly, we deemed it necessary to begin this study with some methodological remarks.  

 

  



4 

 

 الأصل:

 السياسي عملنا في اعتدنا، قدلنا طبيعياً وضرورياً. ليبدو  –" ر و"التخلفالاستعما – الظاهرتين هاتين ربط إن

 فيه نجد دنع لم حد إلى وعينا في الاثنتين بين الربط هذا وتأصل الثانية، للظاهرة علة الأولى الظاهرة من نجعل أن والنظري،

 ظهرت لأنها فيها،  العلمي أي  الجدي التفكير على تحثنا المشكلة هذه تعد لم بل المشكلة، هذه عند للتوقف إطلاقاً  ضرورة أي

. حقيقة فصارت أثبتت إذا إلّا  يقبلها ولا البداهة يحذر العلمي العقل أن غيرة. كمشكل البديهي بظهورها فانعدمت بداهة، لنا

 لها مشوهة للحقيقة، ظهور هي حيث من البداهة، تكون ما وكثيراً . والتحقيق الإثبات في بل الظهور في ليست العلمية فالحقيقة

 بذلك فشُلَّت مخاطرها واجتنب الحقيقة طريق يسلك أن خاف كسول عقل إلّا  البديهي بالظهور اكتفى وما .لبنيتها ومخفية

ً  وفعاليته خطورته تكمن وهناا. وجوده أشكال من شكلاً  كان وإن للحقيقة إخفاء والظهور  .حركته  إن مثلاً، قلنا نحن إذا. أيضا

 في الضعف نقطة ذلك وفي الوضوح، باهرة القولالاستعمار سبب "التخلف" والموجد له، كان قولنا هذا صحيحاً. وصحة هذا 

 تلوك أن المهم ليسبي بين الاستعمار و"التخلف" إلى حد كاد أن يعمي به نظرنا. هذا الارتباط السب وضوح بهرنا لقد. فكرنا

تطوره  وجوهر مجتمعنا قاعدة هما ظاهرتين بين البنيوية وأسبابه الارتباط هذا كيفية عن نتساءل أن بل المقولة، هذه ألسنتنا

التاريخي. إن المشكلة لا تكمن في تحديد الاستثمار )كذا( كسبب "للتخلف" بل في تحديد نوعية هذه السببية التي تربط "التخلف" 

ً  ممكناً  يكون لا المشكلة هذهبالاستعمار. وحل   الظهور هذا تبديد طريق عن بل لنا، يظهر كما الواقع تدوين طريق عن إطلاقا

 العلمية المعرفة تعطينا أن وحدها بإمكانها التي النظرية الأدوات بإيجاد إلّا  هذا يكون ولا .وبنيته الواقع جوهر نحو وتخطيه

 نفهم أن إذن، أردنا إذا. للفكر النظري للنشاط نتاج وهي بالمفاهيم، نسميه ما هي النظرية الأدوات هذه. صيرورته في للواقع

ً  فهماً "التخلف"   هذه مطلع في نؤكد أن نود أدق، وبوجه. الفهم هذا يكون بها التي النظرية الأدوات نوجد أن علينا وجب علميا

رية "للتخلف". وهذه النظرية العلمية لا يمكن نظ بإيجاد إلّا  يكون لا التاريخي، واقعنا هو الذيأن فهم "التخلف"،  على الدراسة

فنحن ننطلق في بحثنا هذا من نقطة أساسية، وهي أن الفكر الوحيد الذي بإمكانه أن يعينا نظرية أن تكون إلا نظرية ماركسية. 

 هذه الظاهرة الشاملة هو الفكر الماركسي.

 لا القول، هذا بصحة إيماننا من بالرغم"دغماتيكية" تتنافى مع الفكر العلمي. ونحن  هذا كلامنا في إنّ : قيل وربما

 تلك بإنتاج صحته يثبت أن عليه للتفكير كمنهج أدق، بتعبير أو أثبتت، إذا إلّا  حقيقة تصير لا كفرضية بل ثابتة، كحقيقة نقدمه

 "."للتخلف النظرية المعرفة

 حركة ليست القول هذا إثبات حركة إن"التخلف".  ظاهرة فهم بإمكانه يالذ الوحيد الفكر هو الماركسي الفكر إنّ  :قلنا

ً  وتكونه، الماركسي الفكر هذا نشأة حركة هي بل شكلية،  إن. والامبرياليةالمعقدة "للتخلف"  الظاهرة هذه في النظر من انطلاقا

 الظاهرة هذه معالجة عملية ضمن تتحقق أن يجب الماركسي فكرنا ولادة إنأو بتعبير أصح،  عندنا، الماركسي الفكر ولادة

الولادة، لأن عملية فهم "التخلف" هي عملية ولادة فكرنا  هذه لتحقيق مطلقة ضرورة بل رئيسي، شرط وهذا. التاريخية

 أينار لذلك. عندنا الماركسية تطور تعترض نظرية قضية أهم مبالغة، بلا بل النظرية، القضايا أهم من القضيةوهذه  الماركسي.

 .المنهجية الملاحظات ببعض الدراسة هذه نبدأ أن الضرورة من


